Claire Ragozzino

LIVING AYURVEDA

Sample text

LIVING AYURVEDA

from Claire Ragozzino

editor: Unimedica

Claire Ragoz‘zino /

AT

7
Unimedica
ey

In the Narayana Webshop you will find all German and English books on homeopathy, alternative medicine
and healthy living.

Copyright:

Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700

Email info@narayana-verlag.de
https.//www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag is a publisher of books on homeopathy, alternative medicine, and healthy living. We publish works by top-class, innovative
authors such as Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans Kusse, Massimo
Mangiaavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann, Mohinder Singh Jus,
and Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag organizes homeopathy seminars. World-renowned speakers such as Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangialavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein inspire up to 300 participants.


https://www.narayana-verlag.com/LIVING-AYURVEDA/b27794
https://www.narayana-verlag.com/autor/Claire-Ragozzino/a8745
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

INHALT

Einfihrung viil
TEIL 1: DIE GRUNDLAGEN DES AYURVEDA 1
Die Sprache des Ayurveda interpretieren 3
Die Macht der Gedanken: Die Maha Gunas 13
Die Briicke zwischen unserer Innen- und Auflenwelt schlagen 15
Kérper und Geist in Balance bringen 21
Zeichen der Unausgeglichenheit 21
Das innere Feuer nihren 23
Jahreszeitliche Zyklen-, Mond- und Tageskreisldufe 27
Saisonale Kreislaufe 28
Mondzyklen 28
Tageskreisliufe 29
Die Uhr der ayurvedischen Lebensweise 29
Die Verbindung zwischen Ayurveda und Yoga 33
Wias sind Asana und Pranayama? 33
Aus ayurvedischer Sicht mit Yoga arbeiten 34
TEIL 2: JAHRESVORBEREITUNG 37
So benutzt man dieses Buch 39
Die Ubungen 40
Die Rituale 42
Die Rezepte 42
Anleitung fiir die tigliche Praxis 47

Dinacharya: Thre Alltagsroutine 48



Weisheiten aus der Kiiche
Wesentliche Ausstattung
Ihre Vorratshaltung
Planung der Mahlzeiten
So stellt man ein ausgewogenes Gericht zusammen
So kreiert man ein ausgewogenes Gericht

Grundrezepte fir jede Jahreszeit

TEIL 3: EINE LEBENDIGE PRAXIS

Frihling
Im Frihjahr ausgeglichen bleiben
Tipps, um im Friihling Ihr inneres Feuer zu pflegen
Frihlings-Asana: Energieanregend
Pranayama fiir den Frihling: Kapalabhati
Mondritual fiir den Frithling: Neumond
Saisonales Ritual fiir den Frihling: Tagundnachtgleiche-Reinigung
Frihlingsrezepte

Sommer
Im Sommer ausgeglichen bleiben
Tipps, um im Sommer Ihr inneres Feuer zu pflegen
Sommer-Asana: Beruhigend
Sommer-Pranayama: Sitali
Mondritual fiir den Sommer: Zunehmender Mond
Saisonales Sommer-Ritual: Sonnwendfeier
Sommerrezepte

Herbst
Im Herbst ausgeglichen bleiben
Tipps, um Ihr inneres Feuer im Herbst zu pflegen
Herbst-Asana: Erdung
Herbst-Pranayama: Nadi Shodhana
Mondritual fiir den Herbst: Vollmond
Saisonales Ritual im Herbst: Tagundnachtgleiche-Reinigung
Herbstrezepte

Winter
Im Winter ausgeglichen bleiben

Tipps, um Ihr inneres Feuer in Winter zu pflegen

Winter-Asana: Nihrend

55
55
56
57
58
60

63

77

79
79
80
81
94
96
99
103

133
133
134
136
149
150
151
155

189
189
190
191
204
206
209
213

245
245
246
247



Winter-Pranayama: Bhramari

Mondritual fiir den Winter: Abnehmender Mond

Saisonales Winter-Ritual: Schweige-Retreat zur Sonnenwende
Winterrezepte

Ausklang

Ein erfilltes Jahr mit Anmut erleben

Danksagung
Quellenangaben
Bezugsquellen
Stichwortverzeichnis

Uber die Autorin

260
262
264
267

295
295

296
297
298
300
313



EINFUHRUNG

viii

Ayurveda entdeckte ich zum ersten Mal, als ich in einer Heilungskrise steckte. Ich kimpfte
mit einer chronischen Verdauungsstérung, der die Arzte nicht auf den Grund kamen. Auf
der Suche nach Antworten probierte ich jede Diit, Reinigungskur, Nahrungserginzung
und jedes Superfood unter der Sonne aus. Ich ging zu allen moglichen Spezialisten und
Heilern. Ich las und recherchierte alles, was ich finden konnte, und verbrachte meine Tage
damit, die Seiten jedes ganzheitlichen Gesundheitsbuches zu durchforsten, das ich in die
Finger bekam. Jedes Quintchen Wissen fiihlte sich an wie ein Brotkrumenpfad, der mich
niaher zu dem flihrte, was ich suchte. Dann stiefd ich auf den Leitfaden von Dr. Vasant Lad,
Selbstheilung mit Ayurveda, und da sprang ein Funke auf mich iber. Das Konzept, Korper,
Geist und Seele als ein intelligentes Ganzes zu betrachten, fiihlte sich goldrichtig an. In
einem Meer von Informationen tber trendige Didten und Gesundheitstipps sprach mich
diese Weisheit als zeitlos und wahr an wie nichts je zuvor.

Ich gebe zu, anfangs waren mir die Sanskrit-Worter und die Konzepte fremd. Je mehr ich
dazulernte, desto komplizierter fihlte sich alles an. Als ich anfing, Ayurveda vom Kopf her zu
studieren, wurden die Listen, was ich fiir meinen Kérpertyp essen sollte und was nicht, noch
verwirrender. Ich bat einen ayurvedischen Arzt um Hilfe und der beste Rat, den ich erhielt,
bestand darin, mit dem Studium aufzuhoren und mir ein Jahr Zeit zu nehmen, um diese
Weisheit fiir mich selbst zu entdecken, in meinem eigenen Tempo. Genau das habe ich
getan und es hat mein Leben verindert.

In diesem Jahr erkundete ich zuerst das Essen und begann, mehr Achtsamkeit dafiir
zu entwickeln, wie ich esse, nicht nur was ich esse. Diese einfache Umstellung allein hatte
einen groflen Einfluss auf meine Verdauung. Dann wandte ich mich dem Yoga zu, um zu
erfahren, warum verschiedene Sequenzen zu verschiedenen Jahreszeiten und Lebenszyklen
mir besser taten. Ich gew6hnte mir eine regelmiflige Routine an, die ich davor nicht hatte,
und gab mir selbst Raum, ein neugieriger Beobachter zu sein, wie sich diese Verinderungen
in meinem tiglichen Lebensstil auf meinen Kérper auswirkten und meinen Geist
beeinflussten. Ich stellte fest, dass man Nahrung auf vielerlei Weise aufnimmt -
die Lebensmittel, die wir essen, die Gesellschaft, die wir pflegen, die Art, wie wir unseren
Ko6rper bewegen und wie wir atmen, und wie wir jeden Tag Raum fiir mehr Prisenz in
unserem Leben schaffen. Echte Nahrung und echte Selbstfiirsorge bestehen darin, sich Zeit
fur Rituale zu nehmen, die Ebbe und Flut der Lebenszyklen ehren. Ich lernte, nach diesen
Zyklen und Rhythmen zu leben, und durch diese neue Lebensweise entstand eine tiefere
Weisheit in mir - und meine Probleme mit dem Essen verschwanden.



Im Prinzip habe ich dadurch eine andere, sinnvollere Beziehung zur Zeit entwickelt.

In der reiziiberfluteten Kultur, in der wir heute leben, besteht immer ein Gefiihl der Dring-
lichkeit und eine allgegenwirtige Vorstellung von Geschiftigkeit. Wir fiillen unsere Zeit

mit langen Listen von Aufgaben und arbeiten bis spit in die Nacht, um sie zu erledigen, nur
um am nichsten Morgen aufzustehen und alles erneut zu tun. Dieses unhaltbare Tempo des
modernen Lebens kann uns noch mehr von uns selbst und von der Natur trennen, und genau
hier entstehen Krankheiten. Wenn unsere Aufmerksamkeit stindig in tausend Richtungen
gedringt und gezogen wird, wie kénnen wir dann erwarten, uns selbst zu kennen oder unsere
Rolle in der natirlichen Welt zu verstehen?

Ich glaube, es ist wichtiger denn je, diese Werkzeuge zu nutzen, um uns wieder bewusst
mit der Wirklichkeit zu verbinden. Ayurveda ist keine Modewelle oder ein Trend; es ist eine
bewihrte Heilmethode, die fir alle Kulturen, Orte und Lebensabschnitte gilt. Wenn wir
unser Tempo drosseln und lernen zuzuhoéren, konnen wir tiberall um uns herum Antworten
finden, wie man kraftvoll, gesund und handlungsfihiger sein kann.

So konnen Sie vorgehen: Geben Sie sich Raum und Zeit, um diese Erkenntnisse fiir
sich selbst auszuprobieren. Wie manifestieren sich die 5 Elemente in Threm Kérper? Wie
verandert das bewusste Kochen im Wandel der Jahreszeiten Thre Beziehung zum Essen?
Wie fiihlt es sich an, nach den natiirlichen Rhythmen zu leben, die Ihr Leben begleiten?
Es gibt hier kein richtig oder falsch, sondern einfach eine Praxis der Selbstbeobachtung
ohne Wertung.

Dieses Buch - teils Kochbuch, teils Lifestyle-Ratgeber - ist als Anleitung zur tiglichen
Selbsterforschung gedacht. Es fithrt Sie durchs Jahr und zeigt IThnen, wie Sie Nahrung,
Atem, Bewegung, Meditation und Rituale nutzen kénnen, um sich mit den Jahreszeiten zu
verbinden. Im ersten Teil lernen Sie die Sprache des Ayurveda kennen - vom Verstindnis der
Elemente bis zur Betrachtung der tdglichen und saisonalen Zyklen der Natur — und wie es
Ihr Leben beeinflusst. Im zweiten Teil bereiten Sie sich auf Ihr personliches Jahr vor, fiillen
Ihre Vorratskammer mit Grundnahrungsmitteln und schaffen in Ihrem Heim einen heiligen
Ort. Im dritten Teil tauchen Sie noch tiefer in die Jahreszeiten ein, um verschiedene Rezepte,
Rituale und Yogapraktiken zu erkunden, die Ihr Wohlbefinden das Jahr hindurch férdern,
ausgleichen und nihren.

Ich hofte, dieses Buch weckt Ihre Neugierde darauf, wie Sie anders leben konnen.
Verwandeln Sie Thre Kiiche und Yogamatte in ein Labor des Selbststudiums. Lernen Sie
sich selbst genau kennen, seien Sie offen fiir neue Entdeckungen und beobachten Sie, wohin

dieser Weg Sie fiihrt.

Einfihrung ix






DIE GRUNDLAGEN DES

AYURVEDA






DIE SPRACHE DES AYURVEDA
INTERPRETIEREN

Was ist Ayurveda und wie kann man anfangen, sich den Sinn seiner Weisheit zu erschliefen?
Ich stelle mir Ayurveda gerne als eine Sprache vor, die uns hilft, die natirliche Welt und unsere
Beziehung zu ihr zu beschreiben. Als ich in Paris lebte und versuchte, Franzosisch zu lernen,
fiel es mir anfangs sehr schwer, die Sprache zu verstehen und zu tbersetzen. Dann begann
ich, in einem nahe gelegenen Studio Yogaunterricht zu nehmen. Da ich bereits wusste, wie
die verschiedenen Korperteile und die Atemiibungen in den Yoga-Abliufen heiflen, wurde
das Franzosisch intuitiver, da ich es auf meine eigene Kérpererfahrung anwenden konnte. Mit
der Zeit erweiterte sich mein Verstdndnis und bald konnte ich fliefender sprechen. Diese
Herangehensweise empfehle ich auch bei Ayurveda — die Informationen langsam aufnehmen,
nicht zu verkopft werden oder sich an den Sanskrit-Wortern festbeiflen, sondern lieber schauen,
wie Sie die Qualititen der Elemente und der Doshas in Threm eigenen Kérper und Geist
identifizieren kénnen. Mit der Zeit werden diese Konzepte fiir Sie zur zweiten Natur und Sie
lernen, dieser kultivierten Intuition durch Ihre eigene direkte Erfahrung zu vertrauen.

Ayurveda ist das aus Indien stammende Medizinsystem, das die Gesundheit aus
einem allumfassenden Blickwinkel betrachtet und Kérper, Seele und Geist in Beziehung
zur Natur sieht. Ayurveda bedeutet ,das Wissen tiber das Leben und die Langlebigkeit*.
Eine weitere Ubersetzung, die mir gut gefillt, ist ,die Kunst des Lebens*. So poetisch das
auch klingen mag, die Wurzeln des Ayurveda sind Jahrtausende alt und tief in mindlichen
und schriftlichen Uberlieferungen praktizierter medizinischer Wissenschaft verankert und
umfassen acht Spezialgebiete: Allgemeinmedizin, Pidiatrie, Psychiatrie, Krankheiten in
Kopf, Hals und Gesicht, Chirurgie, Toxikologie, Geriatrie/Verjiingung und Fruchtbarkeit/
Reproduktionswissenschaft. Diese acht Zweige arbeiten zusammen, um unsere Gesundheit
zu verschiedenen Notzeiten zu unterstiitzen, wobei sowohl Praventiv- als auch Heilmetho-
den zum Einsatz kommen, um das Wohlbefinden in allen Lebensphasen zu fordern. In
Indien findet man heutzutage niedergelassene traditionelle ayurvedische Arzte (Vaidyas)
und ayurvedische Krankenhiuser, die Hand in Hand mit der westlichen Medizin arbeiten,
um eine ganzheitliche Versorgung zu ermoglichen. Auf der ganzen Welt wichst das Wissen
tiber Ayurveda in groflem Mafle. Es ist ein System, das die personliche Gesundheit und das
Wohlbefinden durch tigliche Selbstfiirsorge stirkt.

Das Wort fiir ,,Gesundheit* im Ayurveda ist Svastha. Kennen Sie Menschen, die Freude
ausstrahlen und buchstiblich leuchten? Sie haben eine spritzige Lebendigkeit an sich, die spiirbar



und anziehend ist. Das ist verkorpertes Svastha — Menschen, die zuversichtlich in sich selbst
ruhen. Unsere Gesundheit ist nicht nur die Abwesenheit von Krankheit, sondern ein dynamischer
Zustand der Harmonie zwischen unserem physischen Koérper, unserem Geist, unseren Sinnen
und unserer Seele. Das Ayurveda lehrt uns, wie wir fiir diese vier Aspekte sorgen, indem wir
genau darauf achten, wie sich unsere Umgebung auf unseren Gesundheitszustand auswirkt und
wie man das richtige Denken, die richtige Erndhrung und die richtige Lebensweise so einsetzt,
dass man im inneren Gleichgewicht ist. Dieses Buch mochte Thnen Wissen und Werkzeuge an
die Hand geben, damit Sie mithilfe von Nahrung, Atem, Bewegung und Meditation und im
Einklang mit den Rhythmen der Natur intensiver in sich selbst ruhen.

DIE FUNF ELEMENTE

Die grundlegende Betrachtungsweise des Ayurveda liegt in der Verbindung zwischen dem
Makro- und dem Mikrokosmos, vom Universellen zum Individuellen, das heift das, was
auflerhalb existiert, ist auch in uns vorhanden. Die fiinf groflen Elemente (Pancha Mahabhuta),
aus denen die Welt um uns herum besteht, machen auch unsere innere Welt aus. Diese
Elemente — Raum, Luft, Feuer, Wasser, Erde — bilden die Bausteine des Lebens und spiegeln
die Grundprinzipien in der Physik von Raum, Energie, Transformation, Flussigkeit und
Materie wider. Jedes Element ist mit einer feinstofflichen Energie verbunden, einem Zanmatra,
das zu unseren Sinnen gehort — Klang, Berithrung, Sehen, Geschmack und Geruch. Erkunden
wir niher, wie diese Elemente unseren physischen Koérper bilden.

Ather/Raum (Akasha)

Ather oder Raum, Akasha, ist das erste und feinstofflichste aller Elemente. Ather ist der
Raum, in dem alles existiert. Er ist universell, unbeweglich und formlos. Seine Qualititen
sind klar, leicht, feinstofflich, weich und grenzenlos. Dieses Element steht mit den Aktionen
der Expansion und Vibration in Verbindung. Das Tanmatra von Raum ist Klang (Shabda)
und das Ohr ist das Sinnesorgan, das Klang wahrnimmt.

Luft (Vayu)

Das Luftelement, Vayu, ist die Energie der Bewegung. Es 16st Bewegung aus und lenkt ihre
Richtung. Seine Qualititen sind beweglich, trocken, leicht, kalt, rau und feinstofflich. Das
Tanmatra der Luft ist Berithrung (Sparsha) und das Sinnesorgan ist die Haut, die dabei hilft,
Bewegung wahrzunehmen. Im Kérper wird die Luft durch die Bewegung von Muskeln, Lunge,
Herz und Impulsen des Nervensystems zum Ausdruck gebracht. Das Luftelement ist fiir die
Atmung, Nahrungsaufnahme und Ausscheidung sowie den Fluss der Gedanken verantwortlich.
Prana ist das Grundprinzip des Luftelements, der vitalen Lebenskraft, die vor allem tiber den
Atem aufgenommen wird und ohne die kein Leben existieren kann.

Feuer (Agni)

Das Feuerelement, Agni, ist die Energie der Umwandlung. Die Qualititen des Feuers sind
heif}, scharf, leicht, trocken und feinstofHlich. Das Tanmatra des Feuers ist der Sehsinn (Rupa)
und die Augen sind das Sinnesorgan, das fiir die Sicht zustindig ist. Das Feuerelement lenkt

Die Grundlagen des Ayurveda



alle Stoffwechselprozesse, hilft bei der Nahrungsverdauung, Verarbeitung von Gedanken und
Wahrnehmung von Licht. Zzjas ist die feinstoffliche Essenz des Feuers, die brennende Flamme
reiner Intelligenz, die alle Wahrnehmungen zu Wissen verarbeitet.

Wasser (Apas)

Verlassen wir das Feinstoffliche und gehen zum Grobstofflichen tber. Das nichste Element

ist Wasser, auch als 4pas bekannt. Seine Hauptaufgaben sind die Bindung und das Festhalten.
Seine Qualititen sind kihl, fliissig, trige, weich, olig und schleimig. Das Tanmatra von Wasser
ist der Geschmack (Rasa). Die Zunge ist das Sinnesorgan, das eine bedeutende Rolle bei
unserer Erfahrung des Essens und unserem Gefiihl der Befriedigung spielt. Wasser lebt im
Korper als Plasma, Speichel, Schleim, Riickenmarksflissigkeit, Urin und Schweifd. Ojas ist die

teinstoffliche Essenz von Wasser, die den Korpergeweben Vitalitit und Immunitit verleiht.

Erde (Prithvi)
Das Erdelement, Prithvi, ist am dichtesten von allen. Es erzeugt Form und Struktur. Es ist

schwer, trige, dicht, hart und grobstofflich. Das Tanmatra der Erde ist der Geruch (Gandha)
und sein Sinnesorgan ist die Nase. Das Erdelement bildet alle festen Strukturen und Gewebe

im Koérper, dazu gehéren Knochen, Knorpel, Nigel, Zihne, Haare und Haut.

DIE 20 QUALITATEN

Die Qualititen, die jedes Element beschrieben haben, Aufbauend Erleichternd
lassen sich auch verwenden, um alles im manifestierten
Uni . . s s Schwer Leicht

niversum zu schildern. Diese 20 Qualititen oder 10
Gegensatzpaare, die man als Gunas bezeichnet, sind vor Langsam Scharf
allem in unserer personlichen Praxis wertvoll, denn sie
liefern uns eine Sprache, mit der wir unsere Erfahrung der Kalt HeiB3
dufleren Welt erkennen konnen und wie sie sich auf unsere .
innere Welt auswirkt. Diese Qualititen lassen sich auch in Olig Trocken
zwei Kategorien unterteilen: aufbauende (Brahmana) und Glatt Rau
erleichternde (Langhana). Vata und Pitta besitzen beide die
Qualitit der Leichtigkeit und Kapha trigt im Gegensatz Dicht — Fllssig
dazu Schwere in sich. Dieses Konzept dhnelt dem Yin-Yang- .

L. . .. Weich Hart
Prinzip in der chinesischen Medizin.

Wenn man diese Qualititen kennt, kann das dazu Stabil Beweglich

beitragen, wieder Balance ins eigene Leben zu bringen.

Isst man in einem heiflen Sommer zum Beispiel hiufig
scharfe und erhitzende Speisen, kann man diese Hitze auch
innerlich spiiren. Da Gleiches durch Gleiches verstirkt
wird, kann man eine Aktivitit oder Nahrung wihlen,

welche die entgegengesetzte Qualitit der aktuell vorhandenen

besitzt, wodurch unser Korper dabei unterstitzt wird,
wieder ins Gleichgewicht zu kommen.

Die Sprache des Ayurveda interpretieren

Grobstofflich

Wolkig

Feinstofflich

Klar



Das ganze Universum ist die Erweiterung
des eigenen Bewusstseins.

— CHARAKA SAMHITA, SHARIRASTHANA 5,20



e




DIE DOSHAS

Das Ayurveda ordnet diesen finf Elementen aufferdem drei Energien oder Kriften zu, die
man Doshas — Vata, Pitta, Kapha — nennt. Man kann sie iiberall beobachten, in den Jahres-
zeiten, den Tageszeiten, unserem eigenen Koérpertyp und den Funktionen im Koérper. Jedes
Dosha ist ein Zusammenspiel von zwei Elementen. Man kann die 20 Qualititen einsetzen,
um die Doshas zu beschreiben:

Vata = trocken, leicht, kalt, rau, feinstofflich, beweglich, klar
Pitta = 6lig, scharf, heif, leicht, beweglich, fliissig
Kapha = schwer, langsam, kalt, olig, fliissig, glatt, dicht, weich, stabil, wolkig

Der erste Schritt, die Doshas und ihre Qualititen zu verstehen und wie sie funktionieren,
besteht darin, sie im eigenen Kérper ausfindig zu machen.

Vata (Luft + Raum)

Vata ist die Energie der Bewegung. Vata ist das mobilste der drei Doshas und st6f3t
die Bewegung von Pitta und Kapha an, die beide unbeweglich sind. Daher ist es auch
das instabilste Dosha. Gerit es aus dem Gleichgewicht, kann Vata die anderen Doshas
storen. Vata lenkt unser Nervensystem, den Intellekt, das Gehor, die Ausscheidung und
alle Bewegungen in den Systemen unseres Korpers. Es befindet sich im Dickdarm, der
Beckenhohle, dem unteren Riicken, den Oberschenkeln, den Knochen, den Ohren, der
Haut und dem Nervensystem.

Pitta (Feuer + Wasser)

Pitta ist die Energie der Umwandlung. Das Prinzip des Feuers steuert den Stoffwech-
sel und alle biochemischen Verinderungen in unserem Korper, dazu gehéren Verdauung
und Temperaturregulierung. Es hilft uns, alles zu verarbeiten, was wir aufnehmen und
verwenden, Essen ebenso wie Sinneseindricke. Es prigt unsere Intelligenz und unser
Unterscheidungsvermogen. Pitta ist in Diinndarm, Leber, Milz, Gallenblase, Blut,
Schweif’, Augen und den endokrinen Driisen vorhanden.

Kapha (Wasser + Erde)

Kapha ist die Energie der Stabilitdt, Struktur und Befeuchtung. Kapha reguliert das Struk-
tursystem und die Wasserkanile unseres Korpers. Es fordert den Aufbaustoffwechsel, den
Ablauf des Koérperautbaus und die Bildung oder Reparatur neuer Zellen. Kapha befindet
sich im Magen, den Schleimhéuten, in Plasma und Lymphen, dem Zytoplasma in den
Zellen, in der weiflen Substanz im Gehirn, in der Synovialflissigkeit in den Gelenken, im
subkutanen Fett, in Mund, Nase und allen Kérpersekreten.

Die Grundlagen des Ayurveda



IHRE EINMALIGE KONSTITUTION

Wihrend alle drei Doshas — Vata (V), Pitta (P) und Kapha (K) - daran arbeiten, die
unterschiedlichen Systeme in unserem Korper zu steuern, variieren die jeweiligen

Anteile von Mensch zu Mensch. So wie jeder einen einzigartigen Fingerabdruck hat,
besitzt jeder von uns auch eine einmalige Konstitution, die man Prakriti nennt. Prakriti

ist die Geburtskonstitution, die dafir sorgt, wie man mit seiner Umgebung interagiert.
Mehrere Faktoren beeinflussen, wie die Konstitution zum Zeitpunkt der Geburt

aussieht — dazu gehoren die Genetik der Eltern und Dosha-Unausgewogenheiten zum
Zeitpunkt der Empfingnis sowie welche Art von Ernihrung die Mutter befolgte, welche
Geburtserfahrung man hatte und was fir eine frihkindliche Prigung. Es gibt bei den
Konstitutionstypen sieben Hauptkombinationen: V, P, K, VP, PK, VK und VPK. In einigen
Fillen, wenn auch selten, sind alle drei Doshas in gleicher Qualitit und Menge vorhanden.
Die meisten von uns haben ein oder zwei Doshas, wobei eines dominant und das andere
sekundir ist. Werfen Sie einen Blick auf die priméren Typen und wie sie sich im Korper
und in der Personlichkeit manifestieren:

Vata-Typen

Vata-Typen haben eher einen schlanken, schmalen Korperbau und sind entweder sehr groff und
schlaksig oder sehr klein und zierlich. Thre Gelenke sind ausgeprigt, das Haar ist dunkler und
die Nigel sind trocken oder briichig. Sie haben einen dunklen oder blassen Teint und ihre Haut
kann trocken, rau und kalt sein. Thre Augen sind dunkel und manchmal klein oder eingesunken.
Sie haben hiufig kalte Hinde und Fiifle. Sie besitzen oft einen schwachen oder wechselhaften
Appetit und ihre Ausscheidung kann spirlich, unregelmiflig und tendenziell trocken oder
verstopft sein. Fir sie ist es oft eine Herausforderung, das Gewicht zu halten. Vata-Typen
lernen schnell und haben ein tolles Kurzzeitgedichtnis, doch es kann ihnen Mihe bereiten,
Informationen fiir lingere Zeit im Gedichtnis zu bewahren. Sie sind sehr kreativ, visiondr und
geistig rege, konnen aber leicht ermiiden oder haben Schwierigkeiten, eine Aufgabe zu beenden,
bevor sie eine neue beginnen. Es kann Vata-Typen schwerfallen, sich an eine Routine oder

ein tigliches Ritual zu halten. Doch gerade sie profitieren am meisten von der Stabilitit einer
regelmifligen Gewohnheit.

Pitta-Typen

Pitta-Typen haben einen mittleren und muskulosen Kérperbau und sind weder Gibermifig
diinn noch tbergewichtig. Thnen wird schnell warm und ihre Haut ist rot oder gerétet. Der
Teint ist oftmals kupferfarben oder gelb, hell und sommersprossig. Ihre Augen sind griin, grau
oder kupferbraun und haben einen hellen oder scharfen Ausdruck. Ihre Haare konnen fein,
hellbraun, blond oder rot sein, ihre Nigel sind weicher. Sie haben einen unersittlichen Appetit
und wenn sie gesund sind, ist ihre Verdauung stark. Ihr Stuhlgang ist regelmifiig und neigt
dazu, lose oder fliissig zu sein. Sie nehmen rasch zu oder ab. Pitta-Typen sind schr intelligent,
scharfsinnige Denker und Redner und lernen schnell. Thr natiirliches Charisma, ihr Antrieb
und ihre Disziplin machen sie zu grofartigen Fiihrungskriften. Aber ihr tibertriebener Ehrgeiz
kann zu gewohnheitsmafliger Uberarbeitung und allgemeiner Ubertreibung bis hin zum

Die Sprache des Ayurveda interpretieren 9






Sehen ist Nahrung fiur die Augen.
Klang ist Nahrung flir die Ohren.
Berihrung ist Nahrung flr die Haut.
Geschmack ist Nahrung fir die Zunge.

— DR. VASANT LAD



12

Burn-out fithren. Fiir einen Pitta-Menschen ist es am besten, wenn er seine Intensitit im Zaum
halt, damit sein bereits starkes inneres Feuer sich nicht verschlimmert.

Kapha-Typen

Kapha-Typen haben einen mittleren bis ausladenden Kérperbau mit schweren Knochen und
breiten Hiiften. Sie besitzen einen wohlproportionierten und robusten Kérper, oft mit tief
liegenden Gelenken, die gut geschmiert sind. Haut und Haare sind dick, weich und 6lig und
die Nigel kriftig. Sie haben grofle Augen und volle Lippen. Sie haben einen regelmifligen
Appetit, neigen aber zu langsamer Verdauung und Ausscheidung. Sie nehmen rasch zu, aber
nur schwer ab. Kapha-Menschen haben eine konstante Energie, gute Ausdauer und ein
langsames und ruhiges Gemit. Sie brauchen linger, um Neues zu lernen und sich an Ver-
dnderungen anzupassen, aber wenn das geschieht, ist ihr Langzeitgeddchtnis stark und ihr
Engagement unerschitterlich. Sie sind von Natur aus liebevoll, fursorglich, grofiziigig und
freundlich. Gewohnheiten und Routinen werden leicht gebildet und beibehalten, aber das
kann zu Starrheit und Anhaftung fithren, wenn man nicht aufpasst.

IHR AKTUELLER ZUSTAND

Wenn Sie tiber diese Haupttypen lesen, sehen Sie sich vielleicht eher von einem und
weniger von einem anderen reprisentiert. Oder Sie fithlen sich eher von den kérperlichen
Eigenschaften des einen und den geistigen des anderen angesprochen. Es kann Spaf}
machen, bei einem Online-Quiz die Doshas zu erforschen, aber der beste Weg, Ihre
Prakriti zu bestimmen, ist, mit einem ausgebildeten Arzt zu arbeiten, der sie fiir Sie
feststellen kann. Im Abschnitt ,Bezugsquellen® habe ich einige Zentren, Schulen und
Online-Referenzen aufgefithrt. Wenn man seine Prakriti versteht, weiff man besser
dariiber Bescheid, welche Tendenzen der eigene Kérper und Geist hat. Hat man sich zum
Beispiel mehr mit den oben beschriebenen Vata-Qualititen identifiziert, kann einen ein
windiger, kalter Tag mehr beeintrichtigen als jemanden mit mehr Pitta oder Kapha in der
Konstitution. Die Prakriti ist auch der Grund dafiir, dass mein Freund und ich gemeinsam
am Esstisch dieselbe Mahlzeit einnehmen, aber véllig andere Erfahrungen damit haben,
wie wir das Essen verdauen und wie sich die Speisen auf unsere Innenwelt auswirken.
Wenn wir unsere eigene Prakriti kennen, hilft uns das, unsere Neigungen zu verstehen —
warum wir bestimmte Lebensmittel und Aktivititen anderen vorziehen und wie sich

die natirlichen saisonalen Einflisse in besonderer Weise auf unseren Kérper und Geist
auswirken. Wir lernen uns dadurch besser kennen und verstehen, was wir tun mussen, um
in Balance zu bleiben.

Doch bevor Sie sich zu sehr damit beschiftigen, ihren Typen zu identifizieren (,Ich
bin Vata“, ,Ich bin Pitta“, ,Ich bin Kapha“ usw.), treten Sie einen Schritt zuriick und
erinnern Sie sich daran, dass Sie aus allen Elementen zusammengesetzt sind, die in einer
harmonischen, ineinandergreifenden Einheit in Ihnen wirken. Die Prakriti ist wichtig, aber
sie ist nicht alles.

Ich weifd noch, wie ich zuerst Dutzende von Ayurveda-Lehrbtichern las und mir von
den ganzen Informationen der Kopf schwirrte. Ich versuchte, alles zu verstehen und klebte

Die Grundlagen des Ayurveda



an den Tabellen fir Vata-Typen. Ich versuchte, alles wortwértlich zu befolgen, was ich essen
oder tun sollte, und alles zu meiden, was ,schlecht” fir mich war. Das half aber nur so lange,
bis die Jahreszeit wechselte und sich damit meine Bediirfnisse verinderten. Im Sommer
wurde mir heif’ und die ganzen schweren, 6ligen gekochten Speisen, die im Herbst und
Winter so gut gepasst hatten, gaben mir das Gefiihl festzustecken. Wenn wir uns an eine
statische Vorstellung davon klammern, wer wir zu sein glauben oder welche Erndhrung wir
brauchen, verpassen wir die Schénheit hinter der Weisheit des Ayurveda - die Weisheit des
Bewusstseins. Wenn wir lernen, wie unser Kérpertyp von den Jahreszeiten, Tageszeiten und
unterschiedlichen Lebenszyklen beeinflusst wird, besitzen wir den Schliissel, um diese innere
Balance zu bewahren, die unsere Gesundheit prigt. Und damit kommt die Vikriti ins Spiel.

Unsere Vikriti ist unser aktueller Zustand oder die derzeitige Verfassung, der grund-
legende Ausdruck der Beziehung unseres Korpers zu unserer gegenwirtigen Umgebung.
Die Vikriti fordert uns auf, aufmerksam zu sein und prisent zu bleiben. Wenn wir im
Hochsommer merken, dass wir uns heif}, unruhig und unausgeglichen fithlen, kénnen wir
beobachten, dass Pitta hoch ist. Oder wenn uns kalt und die Haut trocken ist und unsere
Gelenke knacken, ist Vata hoch. Wenn wir uns trige und lethargisch fithlen oder eine
laufende Nase haben, ist Kapha hoch. Diese einfachen Beobachtungen, wie wir uns im
Moment fihlen, helfen uns, Unausgewogenheiten zu erkennen und zeigen uns, welche
Mafinahmen wir ergreifen sollten, um uns wieder ins Gleichgewicht zu bringen. Man
braucht kein Dosha-Quiz, um zu wissen, dass man sich heif$ oder kalt, schwer oder leicht
tuhlt. Dies ist vielleicht das wichtigste Hilfsmittel fur die eigene Anwendung und der
Grund dafiir, warum ich die gesamte Struktur dieses Buches darauf ausgerichtet habe, eine
Beziehung zu sich selbst herzustellen, die im gegenwirtigen Moment stattfindet, um mit den
Jahreszeiten und Lebenskreisliufen verbunden zu bleiben.

Selbsterforschung

Um herauszufinden, was Sie jeden Tag brauchen, brauchen Sie nur in sich zu gehen und

zu beobachten, was gerade in lhrem Korper und Geist stattfindet. Selbsterforschung ist ein

wirksames Mittel, sich selbst auf korperlicher, geistiger und seelischer Ebene kennenzulernen.

Stellen Sie sich morgens nach dem Aufwachen diese beiden einfachen Fragen:

1. Was ist heute da? Beobachten Sie, wie Sie sich in lhrem Korper fiihlen.
Nehmen Sie wahr, welcher Natur lhre Gedanken und Emotionen sind.

2. Was ist erforderlich? Wie konnen Sie sich heute etwas Gutes tun,

um ins Gleichgewicht zu kommen?

Die Macht der Gedanken: Die Maha Gunas

Bedenken Sie, dass unsere Gesundheit nicht nur bedeutet, den physischen Korper zu pflegen,
sie erfordert auch, dass wir unseren Geist verstehen. Wihrend die 20 Qualititen (Gunas) in erster
Linie dazu dienen, die Merkmale des physischen Korpers und die materielle Welt um uns herum

Die Sprache des Ayurveda interpretieren 13



zu beschreiben, konnen die Maha Gunas die unterschiedlichen Ausdrucksformen unseres Geistes
darstellen. Die drei Maha Gunas - Sattva, Rajas und Tamas — helfen uns zu erkennen, wann wir
uns in einem Zustand klaren und ausgeglichenen Denkens befinden, wann wir tiberaktiv oder
aufgeregt oder wann wir wenig aktiv oder zurtickgezogen sind.

Sartva bedeutet ,Licht und ist ein Zustand der Klarheit, Erleuchtung, Harmonie
und Zufriedenheit. Es ist das Gefiihl, dass alles im Lot ist und ein Empfinden tiefer
innerer Leichtigkeit herrscht. Es ist dieses ruhige, klare Gefiihl, das wir nach einer
angenehmen Yogastunde empfinden oder nachdem wir drauflen in der Natur waren. Der
Geist befindet sich in einem ruhigen Bewusstseinszustand, in dem die Doshas stabil und
ausgeglichen sind. Diesen harmonischen Zustand, unsere Wesensnatur, versuchen wir im
Laufe unseres Lebens immer wieder aufrechtzuerhalten.

Rajas ist die Energie der Aktion. Sie ist anregend und sorgt fiir Bewegung, oft bis zum
Exzess. Es ist auch die Energie, die Verinderung, Innovation, Inspiration und Leidenschaft
antreibt. Da Rajas durch Aktion Bewegung erzeugt, kann es fiir mangelndes Gleichgewicht
und Unausgeglichenheit sorgen. Bei zu viel Rajas bekommen wir ein Burn-out, aber
mit zu wenig stagnieren wir oder fithlen uns festgefahren. Wenn Rajas dazu fiihrt, dass
Verlangen unseren Geist dominiert, sind die Triebfedern unserer Handlungen oft
Unzufriedenheit und Angst.

Tamas ist Tragheit. Es ist die Energie der Ruhe. Es bezieht sich auf Stagnation, Ignoranz,
Schwere und Anhaftung. Tamas hat eine dimpfende oder verlangsamende Qualitit, die hiufig
durch einen Mangel an angemessenem Rajas entsteht. Wenn Tamas unser Denken dominiert,
mangelt es uns an Klarheit und wir verharren in Unentschlossenheit und Untitigkeit. Tamas
kann dazu beitragen, dass wir ruhiger oder gelassener werden, wenn wir tiberreizt sind, doch zu
viel Tamas kann zu Depression, Unlust, Selbstgefilligkeit und Faulheit fithren.

So wie die finf Elemente Thren Kérper und Thre Umwelt gestalten, sind alle drei Gunas
notwendige Schopfungsprinzipien. Eines ist nicht unbedingt besser als das andere. Man braucht
Rajas, um von Tamas zu Sattva zu gelangen, und man benétigt Tamas, um Rajas zu beruhigen
und zu Sattva zuriickzukehren. Mit anderen Worten sind manchmal feurige Aktivititen gefragt,
um in Gang zu kommen und Vermeidungsstrategien aufzugeben. An anderen Tagen muss man
sich einfach hinlegen, ausruhen und still sein, um Uberreizung abzubauen. Aber im Allgemeinen
zielen unsere Bemithungen darauf ab, uns in Richtung Sattva zu bewegen. Wir wollen bewusst
beobachten, wie wir uns im gegenwirtigen Moment fithlen, um zu erkennen, wann wir zu aktiv
sind oder zu sehr stagnieren und wie unsere aktuelle Gemiitsverfassung unser Wohlbefinden
beeinflusst. Wir koénnen diese Bewusstheit auf unsere Yogapraxis, unsere Beziehungen und unsere
Arbeit anwenden, auf die Auswahl unserer Nahrungsmittel und auf alle Entscheidungen, mit
denen wir jeden Tag konfrontiert sind.

Selbsterforschung

Konnen Sie erkennen, wie diese Zustande lhr Denken und Handeln steuern? Neigen Sie in lhren
Alltagsgewohnheiten zum einen oder anderen? Erinnern Sie sich an eine Zeit, in der Sie Sattva
erlebt haben - wie hat sich das in Korper und Geist angefiihlt?

14 Die Grundlagen des Ayurveda



Die Briicke zwischen unserer Innen- und Auflenwelt schlagen

Wir haben nun die Elemente und Doshas behandelt, aus denen der physische Kérper besteht.
Wir haben auch tiber den Geist gesprochen, aber was ist mit unseren Sinnen? Unsere Sinne sind
das Tor zwischen der Auflenwelt und unserer Innenwelt. Sie kennen die alte Frage: ,Wenn im
Wald ein Baum umfillt und niemand ist da, der es hort — macht das dann ein Gerdusch? Diese
Uberlegung weist auf unsere Verbindung zwischen Verstand, Korper und Sinnen hin. Unser
Verstand nimmt eine Erfahrung tiber die Sinne wahr, unser Kérper reagiert darauf. Sinnesreize
und unsere Wahrnehmung formen buchstiblich unsere ganze Welt.

Wenn die Natur also in ihrer eigenen Sprache zu uns spricht, geschieht das nicht mit
Worten, sondern durch Sinneserfahrungen. Die finf Sinnesorgane — Augen, Ohren, Nase,
Zunge und Haut - sind Briicken zwischen der Auflenwelt und unserer Innenwelt. Wir kom-
munizieren tber unsere Sinne und die Organe des Handelns (Indriyas) und erfassen die Welt
um uns herum mit unserem Verstand (Manas). Wie gesagt, jedes Organ und jede Aktion ist
mit einem der finf Elemente verkntipft: Im Raum bringt die Schwingung den Klang zu den
Ohren, in der Luft macht die Bewegung eine Bertihrung auf der Haut sptirbar, Feuer erzeugt
Licht in den Augen, tber die Feuchtigkeit von Wasser gelangt Geschmack auf die Zunge
und die Erde bringt Geruch zur Nase. Basierend auf diesen Empfindungen und die darin
gespeicherte Erinnerung an frithere Erfahrungen erzeugt der Geist stindig Gedanken und
Gefihle, die unser Handeln beeinflussen.

Warum ist es so wichtig, die Sinne zu verstehen? Wissen ist Macht, sagt man. Dieser Kreislauf
aus Wahrnehmen und Reagieren formt die gesamte Wahrnehmung unserer Realitit. Meist
agieren wir mit nur wenig Bewusstsein dafiir, dass dieser Prozess tiberhaupt stattfindet! Wenn
ich mit Klienten arbeite, geht es bei unseren allerersten Ubungen darum, ein Bewusstsein fur
ihre Sinne zu entwickeln, weil so die Automatisierung des Handelns — also die Gewohnheit -
unterbrochen wird. Wir entwickeln Gewohnheiten aus Erfahrungen und manchmal helfen uns
diese Gewohnheiten (wie zum Beispiel entstehend aus der Erfahrung, die Hand nicht auf einen
heiflen Herd zu legen, um sich nicht zu verbrennen), doch oft entstehen dadurch auch ungesunde
Muster. Versuchen wir also, ungesundes Essverhalten, zu viel Fernsehen oder schmerzhafte
emotionale Kreisldufe zu durchbrechen, ist es entscheidend zu erkennen, wie Sinnesreize uns
beeinflussen. Mein Lehrer sagt dazu: ,Wie entflicht man dem Gefingnis? Indem man erkennt,
dass man sich darin befindet.“

Hiufig sehen wir unsere Muster gar nicht. Wenn wir tiber unsere Sinne und den willentlichen
Riickzug von ihnen meditieren, verlassen wir das gewohnte Denken und gelangen zu einer echten
Erfahrung des aktuellen Augenblicks. Unser Bewusstsein und die Verbindung zu allen fiinf Sinnen
bringt den brillanten Dialog zwischen Kérper, Geist und Natur zustande. Entwickeln wir dieses
Bewusstsein durch eine tigliche Praxis, erlangen wir die Fihigkeit, unsere momentanen Bediirfnisse
zu erkennen und zu stillen. Wenn wir neue Dinge ausprobieren, brechen wir mit unseren
Gewohnbheiten — und brechen so aus dem Getingnis aus.

Die Sprache des Ayurveda interpretieren 15



STICHWORTVERZEICHNIS

A

Abfallprodukte (Malas) 24,29, 50,53, 99

Abhyanga. Siehe Olmassage (Abhyanga)

Absicht 42,44,48,97

Achtsamkeit viii, 29

Adstringierender Geschmack 18,19, 65,106, 108, 123
in Honig 105
in leichter machenden Lebensmittel 59
Jahreszeiten und 79,133,190, 246
Krauter mit 108,156

Adzukibohnen 288,289

Ahornsirup
Basilikum-Vinaigrette 171
Cashewcreme 232,233
Geschmorte Karotten mit Kreuzkiimmel 231
in Getrinken 216,271
Kokos-Chia-Friuhstick 162
Mandel-Dip 174,175
Riblitorte-Pfannkuchen 274
Schokoladen-Dattel-Scones 290

Allium-Familie 121

Alltagsroutinen (Dinacharya) 13,29, 40
bei Reinigungen 100,210
heilige Bereiche fir 47
Plan fur 48,49,50,51,52,53

Anmut 295

Apfel 109,110,243

Asana 33,40, 41,52
Anahatasana (Herzoffnung) 141
Apanasana (Knie zur Brust) 202
Ardha Chandrasana (Halbmond) 87

300

Ardha Matsyendrasana (Halber Drehsitz) 144
Baddha Konasana (Schustersitz) 199
Balasana (Kind) 137,196

Dandasana (Stock) 197,254

Dandayamana Bharmanasana
(Sonnenvogel-Reihe) 140

Eka Pada Rajakapotasana (Taube) 256

Gomukhasana (Kuhgesicht/Kuhkopf) 257

Halasana (Pflug) 201

Janu Sirsasana (Kopf zum Knie) 143

Jathara Parivartanasana (Drehhaltungen
im Liegen) 91

Marjaryasana & Bitilasana (Katze-
und Kuh-Reihe) 139

Natarajasana (Tdnzer) 252,253

Navasana (Boot) 90

Parivrtta Utkatasana (Gedrehter Stuhl) 249
Parsvakonasana (Seitlicher Winkel) 86

Parsva Urdhva Hastasana (Berg mit
Hinden nach oben) 193

Paschimottanasana (Sitzende Vorbeuge) 142,198
Purvottanasana (Umgedrehtes Brett) 255
saisonale Tipps 81,136,191, 247

Salabhasana (Heuschrecke) 88

Sarvangasana (Schulterstand) 35,92

Savasana (Totenstellung) 34, 35, 80,
81,93, 147,190, 191, 203, 259

Supta Baddha Konasana (Liegender
Schmetterling) 146

Supta Padangusthasana (Liegende Beindehnung) 145
Surya Namaskar (Sonnengruss-Reihe) 82,247
Tadasana (Berg) 192

Trikonasana (Dreieck) 250

Ustrasana (Kamel) 89

Utkatasana (Stuhl) 84

Uttanasana (Stehende Vorwirtsbeuge) 195

Utthita Hasta Padangustasana (Hand-
Zeh-Streckung) 251



Vasisthasana (Seitstiitze) 248

Viparita Karani (Beine an der Wand
hoch) 200,201, 258

Virabhadrasana (Krieger 1 und 2) 85
Virasana (Held) 138
Vrksasana (Baum) 194
Asant 71,112,115,121,178, 180,279,284
Ashwagandhawurzel 214
Asthma, Kontraindikationen bei 94, 95
Atem. Siehe auch Pranayama
Asana und 33
Einfluss von 34

Jahreszeiten und 79, 80, 133, 134, 189, 190, 245, 246

Atmungsapparat und Lungen 4,22,
24,35,79,94,95,149,272

Augenreinigung 50
Ausrichtung, physische und innere 41
Ausscheidung 23,24, 25,50,172
Avocado 239
Avocado-Dip 176,177
Mungbohnen-Tacos 178,179,180
Sattvische grine Suppe 165
Sommerrollen 174,175
Spargelsuppe 115

Ayurveda viii, ix, 13, 44, 295. Siehe
auch Lebensweise-Uhr

acht Zweige des 3

Karte der Hand im 151

Kochmethoden des 56

sechs Jahreszeiten im 28

sechs Philosophien im 20

und Yoga, Beziehung zwischen 33, 34, 35
Verjingung im 209

B

Baden 52
Basilikum 116,117,171,176,177
Bestindigkeit und Leichtigkeit (Sthira-Sukham) 41

Bete
Frischer Bete-Salat 126
Geschmorte Wurzeln & Rosenkohl 228
Immunititssteigernde Gemiisebrithe 223
Koriander-Bete-Suppe 168
Pikante Bete-Tortchen 281
Pinkante Bete-Tortchen 282
Urdbohnensalat mit Beten und Rhabarber 116
Bewegung ix
Luft/Vata und 4
saisonale 79, 80, 133, 134, 189, 190, 246
Ujjayi-Atmung und 41
Bewusstsein 13,14,15,22,42, 44
Birnen 109,110

Bitterer Geschmack 18,19,59, 106,
123,156,190, 216, 246

Blattgemiise, bitteres 59, 71,109,111, 115,
116,176,177,184,185,231, 288,289

Blick auf eine Kerze richten (Trataka) 190,246
Blumenkohl 234,235,237,285

Blutdruck, hoher 92,94, 95,201
Bockshornklee 119

Bratlinge aus Quinoa und weiflen Bohnen 176,177

Cremiges Kokoscurry 184,185

in Dosas 72,237

in Kitchari 70,71
Mungbohnen-Tacos 178,179,180

Suppe mit Kabocha-Kiirbis, Fenchel
& roten Linsen 225

Zitronen-Ingwer-Dal 112

Brahmi, getrocknet 158

Brokkoli 119,184,185

Brokkolini 283, 287

Butter 66,240

Butternut-Kiirbis 71
Butternut-Buchweizen-Porridge 220
Chapatti-Pizza 181,182
Eintopf mit Schwarzenbohnen und Kiirbis 277
Winter-Gemiise-Biryani 285

Stichwortverzeichnis

301



C

Cayenne 110,118,272

Chanten 35, 66, 207. Siehe auch Mantras

Chapatti 73,74,75
Chapatti-Pizza 181,182
Kiirbis Empanadas 232,233
Mungbohnen-Tacos 178,179,180
Paratha mit Zucchini und Kriutern gefullt 164

Charaka Samhita 158

Chutney
Kokosnuss-Korianderblitter-Chutney 237
Pikantes Chutney 128

Currypulver 184,185,232,233,237

D

Damiana-Blatter 214
Dandy Blend 106
Datteln
Chyawanaprash-Triffel 242
Datteln mit Ghee gefillt 243
Erntedank-Muffins 240
Ojas fordernder Reisdrink 215
Schokoladen-Dattel-Scones 290
Warmer Zimt-Dattel-Shake 219
Dijon-Senf 227
Dill 168
Dosas 72
Dosa-Waffeln 128
Masala Dosa mit Aloo Gobi 237
Doshas. Siehe auch individuelle Doshas
20 Guna-Qualititen und 8,9

auf der Uhr der ayurvedischen
Lebensweise 29, 30, 31

Bedeutung des Begriffs 22
Gewlirze zum Ausgleichen der 56,57
im aktuellen Zustand 12,13

in einmaligen Konstitutionen 9,12

Kaffee und 106

302 Stichwortverzeichnis

Lebensabschnitte und 27
sechs Geschmicker und 19,20
Ungleichgewichte in 13,21, 22,23, 48

E

Eier 111,123, 128, 164, 222, 240, 274
Elemente, fiinf 4,5

Doshas und 8,9

Finger und 151

Prakriti und 12

sechs Geschmicker und 18,19, 20

Tageszeiten und 31

und Sinnesorgane und Organe des Handelns 15
Epilepsie, Kontraindikationen bei 94, 95,261
Erbsen 120
Erdbeeren 69,131
Erde (Prithvi) 5,15,18,58,79
Essige 56

Apfel 227,232,233

Reis 174,175

Ume-Pflaume 123,124, 222,288,289

F

Fasten 263,278
Feigen
frisch 187
trocken 110
Fenchelknolle 171,181, 182,225,237
Fenchelsamen 65, 71,105,129, 165,178,179, 180

Feuerelement (Agni) 4,15,18,58,97.
Siehe auch Verdauungsfeuer

Fisch 56,222
Fruhlingszwiebeln 120,121,123, 124,227,287

G

Garam Masala 284,285
Garzustand 45



Geist
Amaim 99
Maha Gunas und 13,14
Notwendigkeit des Alleinseins 264, 265
sechs Geschmicker und 18, 19,20
Sinne und 15
und Koérper, Beziehung zwischen 33, 34
Geliiste 19,243
Geschmack 5,18. Siehe auch sechs Geschmicker
Getrinke
Digestiv-Lassi 65
Feuchtigkeitsspendende Limonade 158
Griiner Basensaft 109
Heifle Chai-Schokolade 271
heifles Wasser mit Zitrone oder Limette 52, 80
Latte aus schwarzem Sesam 268
Leuchtender Sommersaft 161
Lowenzahn-Cappuccino 106
Ojas-fordernder Reisdrink 215
Shatavari-Rosen-Latte 216
Wirmender Agni-Tee 272
Warmer Zimt-Dattel-Shake 219
Wasser mit kithlender Einlage 134
Getreide, Vollkorn- 59. Siehe auch Haferflocken, Quinoa
Buchweizen 123,124,126, 220
Einweichen 57,58
Frihlingsrisotto mit Gerste 122
fiir die Vorratshaltung 56
Hirse 111,288,289
in einem ausgewogenen Gericht 60
Sprossen 119
Wiirziger Amarantporridge 110
Gewohnheiten 15,18,53,101
Gewlirze 56,57,59
Ghee 66
Butternut-Buchweizen-Porridge 220
Chana Masala 284
Chapatti 73,74,75
Datteln mit Ghee gefillt 243
Dosa 72

Einfache Mungsuppe 278
Erdbeerknusperei 131
Frihlingsrisotto mit Gerste 122
Hirsegriitze & Blattgemiise 111
in Getrinken 106,215,271
in Kitcharis 70, 71,126,239
in Mufhins und Scones 240, 290
Kiirbis-Empanadas 232,233
Lindliche Feigen-Galette 187
Paratha mit Zucchini und Kriutern gefiillt 164
Pikante Bete-Tortchen 281,282
Vollmond-Ghee-Ritual 207
Wiirziges Frihstticks-Kanji 222
Zitronen-Ingwer-Dal 112
,Gleiches verstirkt Gleiches” 5,21,22,110
Granatapfelkerne 227
Grapefruit 109
Grofieinkauf 56
Griiner Star, Kontraindikationen bei 92,201
Griinkohl
Chana Masala 284
Geschmortes Winter-Blattgemiise 279
in Kitchari 71
Kitchari-Burger 239
Kirbis-Empanadas 232,233
Masala Dosa mit Aloo Gobi 237
Stflkartoffeln mit Pilzen und Linsen gefullt 287
Yogi-Mabhlzeit 288,289
Griintee 123,124
Gunas 5,13, 50. Siehe auch Maha Gunas
Gurke 161,165,174,175

H

Haferflocken
Hafergriitze 220
kernige 131,162,273

Hagebutten 277

Hinde, essen mit 151

Haut, Reinigung 51

Stichwortverzeichnis

303



Herzerkrankung, Kontraindikationen bei 94, 95

Himalayasalz, rosa 64

Honig, roher 105
Feuchtigkeitsspendende Limonade 158
Hibiskus-Sonnentee 156
in Salatdressings 117,171,227, 228
Kokosnuss-Korianderblitter-Chutney 237
Latte aus schwarzem Sesam 268
Wirmender Angi-Tee 272

Hiilsenfriichte 56, 59. Siehe auch Kichererbsen

Bratlinge aus Quinoa und weiflen Bohnen 176,177
Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kiirbis 277

Einweichen 58

in einem ausgewogenen Gericht 60

Ingwer, frisch
Chana Masala 284

Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kiirbis 277

Goldmlich-Haferflocken 273
in Chutney 128,237
in Getrinken 65,105,108, 109,214,272
Ingwer-Vorspeise 64
in Kitcharis 70, 71, 126,239
in Suppen und Brithen 223,225,278
Kurkuma-Tahin-Sofle 234,235
Mandel-Dip 174,175
Mungbohnen-Tacos 178,179,180
Sesam-Brokkolini 283
Stiflkartoffeln mit Pilzen und Linsen gefillt 287
Warmes Frichtekompott 110
Wiirziges Frithstiicks-Kanji 222
Zitronen-Ingwer-Dal 112

Ingwer, trocken 131
gemahlen 64,110,215, 240, 274

Innere Uhr 29

Ischiasschmerzen, Kontraindikationen bei 195

304 Stichwortverzeichnis

J

Jala Neti 50, 51,205
Joghurt
Avocado-Dip 177
Digestiv-Lassi 65
Joghurtkriutersofie 120
Joghurtspeise mit Safran und Orangenbliite 167
Labné-Guss 274

K

Kaffee 106
Kaffirlimette 184,185
Kakaopulver 69,271,290
Kapha 5,8,9
Abhyanga fur 51
Aufwachzeiten fur 48
ausgeglichen und unausgeglichen 22
in Lebensabschnitt 27
Jahreszeiten und 79,245
Konstitution 12
Manda Angi und 24
Mehlarten fir 75
Ojas und 150

Rezepte fur 42, 65,105,108, 111,
129,228,231,279,284

Rohkost und 134

sechs Geschmicker und 19, 20

Spitzenzeiten fur 30,31

und Ama, Verwirrung 99

Verdauung und 25

Yoga zum Ausgleich 35, 40, 81, 82, 83, 84, 85,
86,87, 88, 89,90, 91, 92, 93, 247, 248, 249, 250,
251,252,253,254,255,256,257,258,259

Kardamom, gemahlen

Erdbeerknusperei 131

Goldmilch-Haferflocken 273

in Getrinken 69,106,215,216,271

Instant-Chaipulver 64

Joghurtspeise mit Safran und Orangenbliite 167



Kitchari ohne Getreide 126
Kokos-Chia-Frihstick 162
Wiirziger Amarantporridge 110
Kardamomkapseln 71,109,214, 285
Karobpulver 69,271
Karotten 71
Erntedank-Muffins 240
Geschmorte Karotten mit Kreuzkiimmel 231
Immunititssteigernde Gemiisebrihe 223
Leuchtender Sommersaft 161
Riiblitorte-Pfannkuchen 274
Kartoffeln, rote 223,237
Kise, Ziegen 44,111, 122,164,227
Keimpflanzen 115,116,117,123,124, 174,175,227
Kichererbsen 119,234, 235,284
Kirtan 35,246
Kitchari 96
Grundrezept 70
Kitchari-Burger 239
Kitchari ohne Getreide 126
saisonale Variationen 71
Klettwurzel 108
Knoblauch 44,121
Cashewcreme 232,233
Chana Masala 284
Friihlingsrisotto mit Gerste 122
in Salatdressings 117,228
Petersilie-Kiirbiskernpesto 181, 182
Sofle aus Sonnenblumenkernen 288,289
SuRkatroffeln mit Pilzen und Linsen gefullt 287
Kochen
Ausstattung zum 55, 57
bewusstes 42, 43, 44
kulturelle Traditionen beim 42,56
mit Intuition 44, 45,59
Vorbereitung groflerer Mengen 58
Kohlblitter 71,279,284,288,289
Kohl, roter 223
Kohlriiben 228

Kokosmilch
Chana Masala 284
Cremiges Kokoscurry 184
Kokos-Chia-Frihstiick 162
Kokosnuss-Dillcreme 168
Kokosnuss 162, 185,237,242
Kokoswasser 69
Kokoszucker 64,123,124,129, 131, 187, 240, 284
Kombu 126, 288,289
Kontemplative Praxis 20, 33
Korianderblitter 228
Avocado-Dip 177
Chana Masala 284

Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kiirbis 277

in Chutney 128,237

in Suppen und Eintépfen 165,223,278
Kitchari-Burger 239

Kitchari ohne Getreide 126
Mungbohnen-Tacos 178,179,180
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer 120
Sommerrollen 174,175

Wiirziges Frihsticks-Kanji 222
Yogi-Mabhlzeit 288,289
Zitronen-Ingwer-Dal 112

Koriander, gemahlen

Bratlinge aus Quinoa und weiflen Bohnen 176,177

Chana Masala 284
Cremiges Kokoscurry 184,185
in Kitcharis 70, 71,239

in Suppen und Eintépfen 115,
165,168, 225,277,285

in Vinaigrette 117

Knusprige Okras 172

Pikantes Chutney 128

Platterbsen-Mungbohnen-Puffer 120

Sommerrollen 174,175

Wiirziges Frihstiicks-Kanji 222

Zitronen-Ingwer-Dal 112
Koriandersamen 65,178,179,180
Korper-Geist-Seele viii, 3, 4, 20

Stichwortverzeichnis

305



Krankheit ix,21, 24,33 Limettensaft

Kriutertees Bratlinge aus Quinoa und weiflen Bohnen 176,177
Hibiskus-Sonnentee 156 Cashewcreme 232,233
Ingwer-Fencheltee 105 Chana Masala 284
Instant-Chaipulver 64 Cremiges Kokoscurry 184,185
KKF-Tee 65 Gremolata aus Karottengriin 231
Minze-Brahmitee 158 Ingwer-Vorspeise 64
Orangenschalen-Suflholzwurzeltee 272 in Kitcharis 71,126,239
Reinigender Klettenwurzeltee 108 in Suppen, Brithen und Eintépfen 123,
Shakti-Chai 214 124,165,223,277,285

Kreuzkiimmel in Tees 156,272
gemahlen 65,70,71,172, 176, Mandel-Dip 174,175

177,219, 234,235,284 Pikantes Chutney 128
Samen 65,111, 112,126, 184,185, 231,239,277 Sommerrollen 174,175
Kiirbis 71,232,233,277. Siehe Wiirziges Frihstiicks-Kanji 222
auch Butternut-Kiirbis, Zucchini Limettenschale 123,124,184, 185
Delicata 227 #insen
Kabocha 225,228, 288,289 rote 112,126,225

Kurkuma, frisch 161,223 schwarze 72, 116,117,287

Kurkuma, gemahlen Lowenzahnblitter 109
Chana Masala 284 Luftelement (Vayu) 4,15,58
Chyawanaprash-Triiffel 242 Lymphsystem 8,9,24,51,108, 227

Cremiges Kokoscurry 184,185
Erdbeerknusperei 131

Feuchtigkeitsspendende Limonade 158 M
Goldmilch-Haferflocken 273 Maha Gunas 13. 14
in Kitcharis 70, 71, 126,239 Mahlzeit

in Vinaigrette 227
Knusprige Okras 172 langsam essen 152
Sommerrollen 174,175 planen 57,58

Geschmicker ausgleichen in 59

Suppe mit Kabocha-Kiirbis, Fenchel
& roten Linsen 225

Winter-Gemiise-Biryani 285

Portionen 58
Zeitpunkt fur 25,31,52
Maismehl 129

Zitronen-Ingwer-Dal 112 Makrokosmos 4,29

Kurkuma-Tahin-Sofle 235

Mandelmilch
Kokos-Chia-Friihstiick 162
L Lowenzahn-Cappuccino 106

Mantra-Milch 68,69
Polenta-Teegebick 129
Riublitorte-Pfannkuchen 274

Lad, Vasant viii
Lauch 277,281,282

306 Stichwortverzeichnis



Mandeln 69,131,219
Mandelpaste 174,175
Mangopulver (Amchoor) 172,284
Mantra 190, 246
Gayatri Mantra 97
Purnam Mantra 207
Masala Dabba (Gewlirzaufbewahrung) 57
Massage 22,50, 51,52,101, 150, 210, 262
Meditation 20
Asana und 33
Baden als 52
beste Zeit fiir 31,48
in der Alltagsroutine 52
saisonale 79,134,190, 246
Schweige-Retreat 264, 265
Uber die Sinne 15
Mehlsorten
Dinkel 129,290
Hafer 240,290
Kichererbsen 120,176,177
Mung 120
Naturreis 281,282
Quinoa 75,176,177
Riblitorte-Pfannkuchen 274
Vollkornweizengebick 73,74, 75
Melasse 178,179,180
Menstruation 28,92, 94,95, 96, 97,201, 262

Milchprodukte 20,44, 59, 80, 101, 134, 245, 246.
Siehe auch Milchsorten (Kuh-, Reis-, Hafermilch)

Milchsorten (Kuh-, Reis-, Hafermilch). Siehe
auch Mandelmilch, Kokosmilch

Heifle Chai-Schokolade 271

Latte aus schwarzem Sesam 268

Shatavari-Rosen-Latte 216

Warmer Zimt-Dattel-Shake 219
Minze 122,158,174, 175,231
Miso 222,225,226,234,235
Mondzyklen 28,42, 96,99, 150, 206, 262
Mund, Reinigung 50
Mungbohnen 119

Einfache Mungsuppe 278

Einfacher Mungsprossensalat 118

Mungbohnen-Tacos 178,179,180
Mungbohnen, halbe

Cremiger Miso-Tahin-Dal 226

in Kitcharis 70, 71,126,239

Zitronen-Ingwer-Dal 112
Muskatnuss 64,232,233, 240, 274

N

Nahrungsmittelkombinationen 167
Nase, Reinigung 50, 51
Nasya-Ol 51
Natur ix, 15,21, 27,42, 56,99
Nelken 64,110,126,214, 243,271
Nervensystem 4, 8,51, 81, 189, 204, 245, 260, 261
Niisse und Saaten 56,59
Cashewcreme 232,233
Chia 162
Einweichen 57,58
Hanf 171
Kurbis 171,181, 182,227,231
Leinsamen 129,176,177,239, 240
Macadamia 281,282
Milch aus 68, 69
Pasten aus 67
Pistazien 227,231,242,274
Sesam 283
Sesam, schwarz 222,268
Sonnenblume 288,289
Walniisse 240

o

Ojas 5,27,150,243

Oka 71,172

Ole 56,59. Siehe auch Olivensl, Sesamdl
Kokos 50,51,106,131,290
Lein 171
Sonnenblume 67,73,74,75,174,175,239

Stichwortverzeichnis

307



Olivenol Yoga zum Ausgleich 35,40, 136,137,138,

Einfacher Mungbohnensprossensalat 118 139,140, 141, 142, 143, 144, 145, 146, 147

Friihlingsrisotto mit Gerste 122 Prakriti (einmalige Konstitution) 9,12,13, 34,39
Hirsegriitze & Blattgemuse 111 Prana 4,41
Immunititssteigernde Gemusebriithe 223 Artenvon 34
in Salatdressings 117,171,227, 228 im Essen 57,118
Pikante Bete-Tortchen 281,282 Pranayama 33, 34, 40
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer 120 Brahmari 245,260, 261
Polenta-Teegebick 129 in der Alltagsroutine 52
Olmassage (Abhyanga) 51,101, 150, 210 Kapalabhati 94, 95,246
Olziehen (Gandush) 50 Nadi Shodhana 133,189, 204, 205, 245
Orangenbliitenwasser 129,167,274 Sama Vritti 133,189
Orangensaft 110,161,274 Sitali 133,149,190, 246

Orangenschale und -raspel 214, 272,274,290
Oregano 281,282

Organe des Handelns (Indriyas) 15 Q
Quinoa 119
Bratlinge aus Quinoa und weiflen Bohnen 176,177
P Herbstliche Quinoa 234,235
Pak Choi 123,124 Yogi-Mahlzeit 288,289
Palmzucker 56,64, 67
Perfektionismus 136,295
Petersilie 115,116,117,122,181,182,223,228,231
Pfefferkérner, schwarz 214 Rajas 13,14,18,121
Pilze, Shiitake 223,232,233, 287 Raum/Ather (Akasha) 4,15, 58
Pitta 5,8,136 Reinigungen 96
Abhyanga fiir 51 Reinigung zur Frithlings-
Aufwachzeit fiir 48 Tagundnachtgleiche 99,100, 101
. . Reinigung zur Herbst-
lichen und lichen 22 sung
HSEIRIE L B Tagundnachtgleiche 209,210,211
Eisprung und 206 .
in Lebensabschnitt 27 Reis
ensabsc
e Basmati 70, 71,72, 215,222, 285
Konstitution 9,12 .
Sushi 239
Rezepte fiir 65,158,168,231,242
Vollkorn 111,220, 288,289
sechs Geschmicker und 18,19, 20 .
Wild 227

Sommer und 133,134,151
Spitzenzeit fiir 30, 31
Tikshna Agni und 24
Verdauung und 24, 25
verringern 149, 150
Vollkornweizenmehl fur 75

Rettiche 115,178,179, 180
Rhabarber 116,117
Rituale 27,42
Fasten am 11. Tag (Ekadasi) 263
Licht in den dunklen Mond bringen 97

308 Stichwortverzeichnis



Mond- 96,150, 206, 262 Sechs Geschmicker 42

Reinigung zur Friihlings- aufbauend und leichter machend 58,59
Tagundnachtgleiche 99,100, 101 fiinf Elemente und 18, 19, 20
Reinigung zur Herbst- Gewiirze und 56,57

Tagundnachtgleiche 209,210,211

Selbstheilung mit Ayurveda (Lad) viii
Schweige-Retreat zur Wintersonnenwende 264, 265

Sellerie 109,223

Sommer-Sonnwendfeier 151,152 Senfkorner 277. Siehe auch Schwarze Senfkorner

Vollmond-Ghee 207
Romana-Salat 109
Rosenblitenblatter 214,216,242
Rosenhydrosol 50
Rosenkohl 228
Rosenwasser 69,167,216,242, 285
Rosinen 110, 220,273,274, 285
Rucola 71,116,117,122,171,181,182

Sesamol
Dosa 72
fur Abhyanga 51
gerostet 123,124, 174,175, 283,287
Geschmortes Winter-Blattgemiise 279
in Nuss- und Saatenmusen 67
Yogi-Mahlzeit 288,289
Zitronen-Ingwer-Dal 112
zum Olzichen 50
S Shatavari 214,216
Shukla, Krishna Kant 151
Sinne/Sinnesorgane 4,5,15,18,21,101, 260, 261
Snacks essen 215
Soba-Nudeln (Buchweizen) 123,124
Spargel 71,115,122
Spinat
in Kitchari 71
Mungbohnen-Tacos 178,179,180
Petersilie-Kiirbiskernpesto 181,182
Sattvische griine Suppe 165
Wiirziges Frihsttcks-Kanji 222
Yogi-Mabhlzeit 288,289
Spirituelle Praxis 20, 40,47, 263, 264, 265
Sprossen, Anleitung fiir 119

Safran 167,234,235

Saisonale Kreisliufe 28,42, 99

Salat
Einfacher Mungbohnensprossensalat 118
Frischer Bete-Salat 126
Geschmorte Wurzeln & Rosenkohl 228

Salat aus Delicata-Kirbis, Wildreis
und Granatapfel 227

Salat aus gehobeltem Fenchel 171
Urdbohnensalat mit Beten und Rhabarber 116,117
Salziger Geschmack 18,19, 59,246
Sattva 14,20, 33,158
Sauberkeit (Saucha) 47
Saurer Geschmack 18,19, 59, 64,108, 116,134,274, 289
Schalotten 122,232,233
Scharfer Geschmack 18,19, 44, 59
Allium-Arten 121
Gewilirze 64, 65,284
Jahreszeiten und 79, 134, 245
Schlaf 31,53, 80
Schwangerschaft 41,92, 94, 95,201
Schwarze Senfkorner 70,71,111,112,126,128,279

Sternanis 285
Stoffwechsel 8,19,22,24
Sumach 234,235
Suppen, Brithen und Eintopfe
Chana Masala 284
Einfache Mungsuppe 278
Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kiirbis 277
Immunititssteigernde Gemusebrithe 223

Koriander-Bete-Suppe 168

Stichwortverzeichnis 309



Suppen, Briihen und Eintopfe...
Sattvische griine Suppe 165
Spargelsuppe 115

Suppe mit Kabocha-Kiirbis, Fenchel
& roten Linsen 225

Sushruta Samhita 158
Stfer Geschmack 18,19, 20,59, 65,216
Honig und 105
Jahreszeiten und 44,129,133
um Pitta zu mildern 156,162,164,171,172
zur Unterstiitzung von Vata 220,231
zur Verjiingung 101, 206,219
Stuflholzwurzel 272
Sufigkeiten
Chyawanaprash-Triffel 242
Datteln mit Ghee gefullt 243
Erdbeerknusperei 131
Erntedank-Muffins 240
Lindliche Feigen-Galette 187
Polenta-Teegebick 129
Schokoladen-Dattel-Scones 290
Sufikartoffel 71
Chana Masala 284
Immunititssteigernde Gemusebrithe 223
Kitchari-Burger 239
Sukartofteln mit Pilzen und Linsen gefiillt 287
Winter-Gemiise-Biryani 285

Sufungsmittel 56,67, 68, 69. Siehe
auch Kokoszucker, Ahornsirup, Melasse

Svoboda, Robert 41

T

Tag-Nachtrhythmus 29. Siehe auch Die
Uhr der ayurvedischen Lebensweise

Tahin
Ahornsirup-Tahin-Sofle 290
Cremiger Miso-Tahin-Dal 226
Kurkuma-Tahin-Sofle 234
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer 120

Tamari 123,124, 174,175, 176, 177, 234, 235, 288, 289

310 Stichwortverzeichnis

Tamas 14,20

Tanmatra (feinstoffliche Energie) 4,5
Tejas 5,41

Thymian 232,233,281,282
Tierprodukte 44, 56,59

Tiwari, Bri Maya 260

Tofu 123,124,174,175

Toxine (Ama) 24, 96,97
Trockenbiirsten (Garshana) 51

U

Uhr der ayurvedischen Lebensweise 29, 30, 31
Ujjayi-Atmung 35, 41, 81,134,136,
149,189,191, 245,247

Umgebung 13,21, 28,39

\

Vanille 69,131, 240,242,290

Vata 5,8
Abhyanga fir 52
Aufwachzeiten fiir 48
ausgeglichen und unausgeglichen 22
in Zyklen der Frau 96,262
Jahreszeiten und 133,189,209, 245
Konstitution 9,22
Pranayamas fir 149, 204, 205
Rezepte fur 65,215,219,222,228,242,279,284
Rohkost und 134
Schweigen und 264, 265
sechs Geschmicker und 18,19, 20
Spitzenzeiten fur 30,31
und Pitta, Beziehung zwischen 136
Verdauung und 24
verringern 18, 50
Vishama Agni und 23,24
Vollkornweizenmehl fur 75

Yoga zum Ausgleich 34, 35,40,191, 192,193,194,
195,196,197, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 247, 248,
249,250,251, 252,253, 254, 255, 256,257,258, 259



Vedische Tradition 97,150,263
Verdauung viii, 4, 5, 8, 23, 25, 42, 96, 167
Verdauungsfeuer

Arten von 23,24,25

aufbauende und leichter machende
Lebensmittel und 59

Fasten und 263

im Winter 246

Jahreszeiten und 80, 134,190, 219

Trinken und 25
Vikriti (aktueller Zustand) 12, 13,29, 34
Vinaigretten und Dressings 117,171,227,228
Vorratskammer 47,56,57

w

Wasserelement (Apas) 5,15,18, 58,79, 94,150

Y

Yoga viii, 20, 96, 295. Siehe auch Asana
als Therapie 33, 34
beste Zeit fur 31,48
Hilfsmittel 40,47
Raum schaffen fir 47
Yoga Nidra 31, 34, 53,190, 246
Yoga Sutras (Patanjali) 34, 41,247
Yogavahi (Katalysator) 105

z

Zimt
Butternut-Buchweizen-Porridge 220
Einfaches Apfelkompott 243

Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kiirbis 277

Erntedank-Muffins 240
Goldmilch-Haferflocken 273

in Getrinken 69, 106,156,214, 215,219,271

Instant-Chaipulver 64
in Stigkeiten 131,187,290

Kiirbis-Empanadas 232,233

Riblitorte-Pfannenkuchen 274

Winter-Gemiise-Biryani 285
Zitronensaft

Einfacher Mungbohnensprossensalat 118

Feuchtigkeitsspendende Limonade 158

Fruhlingsrisotto mit Gerste 122

Herbstliche Quinoa 234,235

in Dal 112

Ingwer-Vorspeise 64

in Kitcharis 71,239

in Suppen und Brithen 168,223,225

in Sufigkeiten 131,187

in Tees 108,272

in Vinaigretten 117,171

Kurkuma-Tahin-Sofle 234

Masala Dosa mit Aloo Gobi 237

Petersilie-Kiirbiskernpesto 181, 182

Pikante Bete-Tortchen 281,282

Platterbsen-Mungbohnen-Puffer 120

Sofde aus Sonnenblumenkernen 288,289

Siuflkartoffeln mit Pilzen und Linsen gefullt 287

Zitronenschale 117,120, 131,171, 187,234,235
Zucchini 71,164,184, 185,240

Zunge abschaben 50

Zwerchfellatmung 35. Siehe auch Ujjayi-Atmung

Zwiebeln 44,121. Siehe
auch Frihlingszwiebeln, Schalotten

Stichwortverzeichnis



Claire Ragozzino

LIVING AYURVEDA

Mit Rezepten, Ritualen und Y oga Kraft aus dem Rhythmus der Jahreszeiten schopfen

328 pages, geb.
appears 2022

Buy now

LIVING
AYURVEDA

U%‘{ca

More books on homeopathy, aternative medicine and healthy living www.narayana-verlag.de



https://www.narayana-verlag.com/LIVING-AYURVEDA/b27794?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

